
  

 

 

 

 

 

LAS LÍNEAS MAESTRAS DE LA EXHORTACIÓN VITA CONSECRATA 

ABRIL 2021 - 2º LÍNEA MAESTRA: 

 La identidad de la vida consagrada en el marco de la divina revelación1. 

 

La identidad de la vida consagrada no puede ser establecida desde abajo o con criterios 

puramente naturales. No es, en efecto, una cuestión meramente filosófica o sociológica. Sus notas 

características pueden ser delineadas solo sobre la base de la plenitud de la divina revelación cumplida 

en Cristo. 

Para describir la «realidad» de la vida consagrada es indispensable hacer referencia a la «Realidad» 

de la «Trinidad Santísima» (VC 111a), que está en su origen y que constituye su finalidad. La «triple 

relación» (VC 36f) y la «triple orientación» (VC 36c) de la vida consagrada a la Trinidad no pueden 

pasarse por alto de ninguna manera.  

Para aproximarse a la naturaleza íntima de la misma vida consagrada es igualmente necesario 

tomar como camino ineludible la «santísima humanidad» del Verbo encarnado, el cual, también en este 

horizonte, debe ser reconocido como el verdadero «Camino» (Jn 14,6; cf. VC 18a). El significado de la 

vida consagrada debe buscarse y solo puede encontrarse en la contemplación de Cristo consagrado. 

La vida consagrada, en el sentido cristiano aquí usado, no puede ser considerada como una 

planta nacida y crecida en tierra de nadie, porque ha nacido y se ha desarrollado en la tierra de Cristo. 

La vida consagrada ha aparecido encarnada en la carne de Cristo, mediador y plenitud de la revelación 

del Padre. 

Prescindir de sus esenciales dimensiones trinitarias y cristológicas, sería traicionar la identidad 
de la vida consagrada, sería reducir su vitalidad a la de un cuerpo muerto. «La vida consagrada es 
anuncio de lo que el Padre, por medio del Hijo, en el Espíritu, realiza con su amor, su bondad y su 
belleza». (VC 20a). 

Quien acepta la vida consagrada como obra de Dios y como don bajado del cielo, camina en la 

humildad de la verdad, se da cuenta de su «frágil humanidad» (VC 20b) y evita caer en la vanagloria o 

en las tentaciones nacidas del espíritu de autosuficiencia (cf. VC 38c). El reconocimiento de la 

excelencia objetiva de los valores evangélicos de la vida consagrada (cf. VC 18c; 105c) debe tener lugar 

en el respeto pleno del principio teológico paulino: «Y si lo has recibido, ¿por qué te glorías como si 

no lo hubieses recibido?» (1 Cor 4,7).  

La vida consagrada debe ser contemplada como un «misterio» que tiene su fuente última en el 

misterio de la «Trinidad Santa y santificante» (VC 21a). Caracterizada por la profesión de los consejos 

evangélicos, ella es «antes que nada un don de la Santísima Trinidad» (VC 20a), una realidad a cultivar en 

actitud de «oración a la Trinidad» (VC 111t) y a testimoniar «para alabanza de la Trinidad» (VC 17t).  

 
1 Angel Pardilla, Vita consacrata per il nuovo millenio. Concordanze, fonti e linee maestre dell’esortazione apostolica Vita Consecrata, 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2003, p. 1354. 



                                                                       FAMILIA RELIGIOSA DEL VERBO ENCARNADO 

 

 2 
 

«La referencia de los consejos evangélicos a la Trinidad Santa y santificante revela su sentido 

más profundo» (VC 21a). 

El misterio de la vida consagrada tiene su origen más concretamente en el misterio del Verbo 

encarnado. La profunda verdad y la riqueza de los valores de la vida consagrada resplandecen en la 

revelación del misterio de Cristo, «que es a un tiempo mediador y plenitud de toda la revelación» (DV 

2). La persona consagrada sabe que debe buscar el sentido más determinante del propio modo de 

existir y de obrar en el Verbo encarnado, que «con su presencia y la manifestación completa de sí 

mismo, con sus palabras y obras (…) lleva a perfecto cumplimiento la revelación» (DV 4; DV 17). 

El dinamismo más fuerte de su elección de amor, la persona consagrada lo obtiene de la 

«contemplación del amor trinitario, que nos ha sido revelado en Cristo» (VC 88b). En el lavatorio de los pies 

y en toda su vida de servicio, Jesús «revela (…) el sentido (…) de la vida consagrada, que es vida de amor oblativo, 

de concreto y generoso servicio» (VC 75b). «Desde los primeros siglos de la Iglesia ha habido hombres 

y mujeres que se han sentido llamados a imitar la condición de siervo del Verbo encarnado» (VC 6b). 

«Las personas que siguen a Cristo en la vía de los consejos evangélicos desean, también hoy, ir allá a 

donde Cristo fue y hacer lo que Él hizo» (VC 75b). 

La vida consagrada está «enraizada profundamente en los ejemplos y enseñanzas de Cristo el Señor» (VC 

1a). Ellos son los que «iluminan el sentido de esta especial vocación» (VC 14c). La Transfiguración «es 

un acontecimiento de revelación» (VC 15b), y toda la forma de vida de Jesús, en sus elementos 

determinantes, tiene la fuerza de la divina revelación. Cristo «asume la forma de vida virginal y revela así el 

valor sublime y la misteriosa fecundidad espiritual de la virginidad» (VC 22b). Es necesario colocarse en la misma 

perspectiva de la revelación para descubrir el valor sublime del «misterio de la obediencia filial» (VC 

16c; cf. 91b) y de su pobreza (cf. VC 22b; 90c). La vida consagrada es un misterio porque es 

«identificación “conformadora” con el misterio de Cristo» (VC 16d): «la profesión de los consejos 

evangélicos está íntimamente relacionada con el misterio de Cristo, teniendo el cometido de hacer de 

algún modo presente la forma de vida que Él eligió, señalándola como valor absoluto y escatológico» 

(VC 29c). 

La Iglesia es «misterio» (VC 29t; 29b; 33b; 48a; 53b; 57a), por su íntima comunión con el 

misterio de la Trinidad. La Iglesia es pueblo santificado por la Trinidad, el «pueblo reunido por la 

unidad del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo» (VC 41b). La Iglesia es también misterio por su 

profunda conexión con el misterio del Verbo encarnado. El misterio de la vida consagrada encuentra 

su lugar especial y su rol específico al interno de la riqueza del misterio de la Iglesia.    

La verdadera identidad de la vida consagrada puede ser establecida solo a la luz de la divina 

revelación. Solo la divina revelación permite tener una visión completa de la dignidad de la persona 

consagrada.  

Vivir como personas consagradas en la Iglesia y en el mundo es cultivar al máximo el sentido 

de la dignidad de la persona humana. Para convencerse de la solidez de tales afirmaciones, conviene 

hacer, tres pasos desde el punto de vista metodológico. En primer lugar, es necesario admitir, que la 

persona humana es una persona creada por Dios, y que solo en la apertura al mismo Dios puede 

alcanzar el debido respeto y realizar el desarrollo deseado de su propia dignidad: «La razón más alta de 

la dignidad humana consiste en la vocación del hombre a la unión con Dios» (GS 19). Utilizando todos 

los elementos de reflexión a disposición, es necesario reconocer, en segundo lugar, que el Dios que 

llama a la persona humana a la comunión con Él, es el mismo Dios que se revela a sí mismo y que 



                                                                       FAMILIA RELIGIOSA DEL VERBO ENCARNADO 

 

 3 
 

revela la grandeza de la dignidad del ser humano, en el misterio del Verbo encarnado: «En realidad, el 

misterio del hombre solo se esclarece en el misterio del Verbo encarnado» (GS 22). En el Verbo 

encarnado Dios se revela como Santísima Trinidad, es decir como Padre, Hijo y Espíritu Santo, y el 

hombre se descubre como llamado a la comunión con la misma Trinidad. Solo en la comunión con la 

Trinidad la dignidad de la persona humana encuentra su auténtico y sobrenatural desarrollo. En tercer 

lugar, algunas personas, contemplando el misterio del Verbo encarnado, se sienten llamadas a vivir en 

su misma forma de vida, es decir, a reproducir en la propia humanidad -como encarnándolos en la 

propia carne- los rasgos determinantes del Verbo encarnado. Quieren desarrollar su dignidad 

asumiendo por gracia de la Trinidad, los valores revelados en la forma de vida de Cristo. El misterio 

de la vida consagrada encuentra verdadera luz solamente en la forma de vida del Verbo encarnado: «el 

estado religioso (…) representa perennemente en la Iglesia el género de vida que el Hijo de Dios tomó cuando vino 

a este mundo para cumplir la voluntad del Padre» (LG 44; cf. LG 46; VC 1a; 14a; 22a). Ser «memoria 

viviente del modo de existir y de actuar de Jesús como Verbo encarnado ante el Padre y ante los hermanos» 

(VC 22c) es objetivamente el mejor modo de cultivar la dignidad de la persona humana, el modo más 

evangélico de vivir sobre esta tierra: «su forma de vida casta, pobre y obediente, aparece como el modo 

más radical de vivir el Evangelio en esta tierra» (VC 18c).  

 

  

 

DE LA CARTA APOSTÓLICA MANE NOBISCUM DOMINE DEL SUMO PONTÍFICE  
JUAN PABLO II 

AL EPISCOPADO, AL CLERO Y A LOS FIELES 
PARA EL AÑO DE LA EUCARISTÍA 

Octubre 2004 - Octubre 2005

 
 
I 
 

EN LA LÍNEA DEL CONCILIO Y DEL JUBILEO 
 

Con la mirada puesta en Cristo 
 

6. Hace diez años, con la Tertio millennio adveniente (10 de noviembre de 1994), tuve el gozo de 
indicar a la Iglesia el camino de preparación para el Gran Jubileo del Año 2000. Consideré que esta ocasión 
histórica se perfilaba en el horizonte como una gracia singular. Ciertamente no me hacía ilusiones de 
que un simple dato cronológico, aunque fuera sugestivo, comportara de por sí grandes cambios. 
Desafortunadamente, después del principio del Milenio los hechos se han encargado de poner de 
relieve una especie de cruda continuidad respecto a los acontecimientos anteriores y, a menudo, los 
peores. Se ha ido perfilando así un panorama que, junto con perspectivas alentadoras, deja entrever 
oscuras sombras de violencia y sangre que nos siguen entristeciendo. Pero, invitando a la Iglesia a 
celebrar el Jubileo de los dos mil años de la Encarnación, estaba muy convencido -y lo estoy todavía, 
¡más que nunca!- de trabajar «a largo plazo» para la humanidad. 



                                                                       FAMILIA RELIGIOSA DEL VERBO ENCARNADO 

 

 4 
 

En efecto, Cristo no sólo es el centro de la historia de la Iglesia, sino también de la historia de 
la humanidad. Todo se recapitula en Él (cf. Ef 1,10; Col 1,15-20). Hemos de recordar el vigor con el 
cual el Concilio Ecuménico Vaticano II, citando al Papa Pablo VI, afirmó que Cristo «es el fin de la 
historia humana, el punto en el que convergen los deseos de la historia y de la civilización, centro del 
género humano, gozo de todos los corazones y plenitud de sus aspiraciones»2. La enseñanza del 
Concilio profundizó en el conocimiento de la naturaleza de la Iglesia, abriendo el ánimo de los 
creyentes a una mejor comprensión, tanto de los misterios de la fe como de las realidades terrenas a la 
luz de Cristo. En Él, Verbo hecho carne, se revela no sólo el misterio de Dios, sino también el misterio 
del hombre mismo3. En Él, el hombre encuentra redención y plenitud. 

7. Al inicio de mi Pontificado, en la Encíclica Redemptor hominis, expuse ampliamente esta 
temática que he retomado en otras ocasiones. El Jubileo fue el momento propicio para llamar la 
atención de los creyentes sobre esta verdad fundamental. La preparación de aquel gran acontecimiento 
fue totalmente trinitaria y cristocéntrica. En dicho planteamiento no se podía olvidar la Eucaristía. Al 
disponernos hoy a celebrar un Año de la Eucaristía, me es grato recordar que ya en la Tertio millennio 
adveniente escribí: «El Dos mil será un año intensamente eucarístico: en el sacramento de la Eucaristía el 
Salvador, encarnado en el seno de María hace veinte siglos, continúa ofreciéndose a la humanidad 
como fuente de vida divina»4. El Congreso Eucarístico Internacional celebrado en Roma concretó este 
aspecto del Gran Jubileo. Vale la pena recordar también que, en plena preparación del Jubileo, en la 
Carta apostólica Dies Domini propuse a la consideración de los creyentes el tema del «Domingo» como 
día del Señor resucitado y día especial de la Iglesia. Invité entonces a todos a redescubrir el corazón del 
domingo en la Celebración eucarística5. 
 

Contemplar con María el rostro de Cristo 

8. La herencia del Gran Jubileo se recogió en cierto modo en la Carta apostólica Novo millennio 
ineunte. En este documento de carácter programático sugerí una perspectiva de compromiso pastoral 
basado en la contemplación del rostro de Cristo, en el marco de una pedagogía eclesial capaz de aspirar 
a un «alto grado» de santidad, al que se llega especialmente mediante el arte de la oración6. Tampoco 
podía faltar en esta perspectiva el compromiso litúrgico y, de modo particular, la atención a la vida 
eucarística. Escribí entonces: «En el siglo XX, especialmente a partir del Concilio, la comunidad cristiana 
ha ganado mucho en el modo de celebrar los Sacramentos y sobre todo la Eucaristía. Es preciso insistir 
en este sentido, dando un realce particular a la Eucaristía dominical y al domingo mismo, sentido como día 
especial de la fe, día del Señor resucitado y del don del Espíritu, verdadera Pascua de la semana»7. En 
el contexto de la educación a la oración, invité también a cultivar la Liturgia de las Horas, con la que la 
Iglesia santifica el curso del día y la sucesión del tiempo en la articulación propia del año litúrgico. 

9. Posteriormente, con la convocatoria del Año del Rosario y la publicación de la Carta 
apostólica Rosarium Virginis Mariae, mediante la reiterada propuesta del Rosario, volví a proponer la 
contemplación del rostro de Cristo desde la perspectiva mariana. Efectivamente, esta oración tradicional, 

 
2 Constitución pastoral Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, n. 45. 
3 Cf. Constitución pastoral Gaudium et spes, n. 22. 
4 Cf. Terio Millennio Adveniente, n. 55: AAS 87 (1995), n. 38. 
5 Cf. Dies Domini n. 32-34: AAS 90 (1998), 732-734. 
6 Cf. Novo millennio ineunte, n. 30-32: AAS 93 (2001), 287-289. 
7 Novo millennio ineunte, n. 35: l.c., 290-291. 



                                                                       FAMILIA RELIGIOSA DEL VERBO ENCARNADO 

 

 5 
 

tan recomendada por el Magisterio y tan arraigada en el Pueblo de Dios, tiene un carácter 
marcadamente bíblico y evangélico, centrado sobre todo en el nombre y el rostro de Jesús, 
contemplando sus misterios y repitiendo las avemarías. Su ritmo repetitivo es una especie de pedagogía del 
amor, orientada a promover el mismo amor que María tiene por su Hijo. Por eso, madurando 
ulteriormente un itinerario multisecular, he querido que esta forma privilegiada de contemplación 
completara su estructura de verdadero «compendio del Evangelio», integrando en ella los misterios de 
la luz8. Y, ¿no corresponde a la Santísima Eucaristía estar en el vértice de los misterios de luz? 

Del Año del Rosario al Año de la Eucaristía 

10. Justo en el corazón del Año del Rosario promulgué la Encíclica Ecclesia de Eucharistia, en la 
cual ilustré el misterio de la Eucaristía en su relación inseparable y vital con la Iglesia. Exhorté a todos 
a celebrar el Sacrificio eucarístico con el esmero que se merece, dando a Jesús presente en la Eucaristía, 
incluso fuera de la Misa, un culto de adoración digno de un Misterio tan grande. Recordé sobre todo 
la exigencia de una espiritualidad eucarística, presentando el modelo de María como «mujer 
eucarística»9. 

El Año de la Eucaristía tiene, pues, un trasfondo que se ha ido enriqueciendo de año en año, si bien 
permaneciendo firmemente centrado en el tema de Cristo y la contemplación de su rostro. En cierto 
sentido, se propone como un año de síntesis, una especie de culminación de todo el camino recorrido. Podrían 
decirse muchas cosas para vivir bien este Año. Me limitaré a indicar algunas perspectivas que pueden 
ayudar a que todos adopten actitudes claras y fecundas. 

 

 

 

 

 
8 Cf. Carta apostólica Rosarium Virginis Mariae (16 octubre 2002), n. 19.21: AAS 95 (2003), 18-20. 
9 Encíclica Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), n. 53: AAS 95 (2003), 469.  

http://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM

