T.AS LINEAS MAESTRAS DE LA EXHORTACION IV'TT4 CONSECRATA

ABRIL 2021 - 2° LINEA MAESTRA:

La identidad de la vida consagrada en el marco de la divina revelaciona.

La identidad de la vida consagrada no puede ser establecida desde abajo o con criterios
puramente naturales. No es, en efecto, una cuestion meramente filoséfica o sociolégica. Sus notas
caracteristicas pueden ser delineadas solo sobre la base de la plenitud de la divina revelacién cumplida
en Cristo.

Para describir la «realidad» de la vida consagrada es indispensable hacer referencia a la «Realidad»
de la «Trinidad Santisima» (I°C 111a), que esta en su origen y que constituye su finalidad. La «triple
relaciony (I7C 36f) y la «triple orientacion» (I°C 36¢) de la vida consagrada a la Trinidad no pueden
pasarse por alto de ninguna manera.

Para aproximarse a la naturaleza intima de la misma vida consagrada es igualmente necesario
tomar como camino ineludible la «santisima humanidad» del Verbo encarnado, el cual, también en este
horizonte, debe ser reconocido como el verdadero «Caminoy» (Jz 14,6; cf. I'C 18a). El significado de la
vida consagrada debe buscarse y solo puede encontrarse en la contemplacion de Cristo consagrado.

La vida consagrada, en el sentido cristiano aqui usado, no puede ser considerada como una
planta nacida y crecida en tierra de nadie, porque ha nacido y se ha desarrollado en la tierra de Cristo.
LLa vida consagrada ha aparecido encarnada en la carne de Cristo, mediador y plenitud de la revelacion
del Padre.

Prescindir de sus esenciales dimensiones trinitarias y cristologicas, serfa traicionar la identidad
de la vida consagrada, serfa reducir su vitalidad a la de un cuerpo muerto. «lLa vida consagrada es
anuncio de lo que el Padre, por medio del Hijo, en el Espiritu, realiza con su amor, su bondad y su
belleza». (I°C 20a).

Quien acepta la vida consagrada como obra de Dios y como don bajado del cielo, camina en la
humildad de la verdad, se da cuenta de su «fragil humanidad» (I’C 20b) y evita caer en la vanagloria o
en las tentaciones nacidas del espiritu de autosuficiencia (cf. IVC 38c). El reconocimiento de la
excelencia objetiva de los valores evangélicos de la vida consagrada (cf. I”C 18c; 105¢) debe tener lugar
en el respeto pleno del principio teoldgico paulino: «Y si lo has recibido, ¢por qué te glorias como si
no lo hubieses recibido?» (1 Cor4,7).

La vida consagrada debe ser contemplada como un «misterio» que tiene su fuente ultima en el
misterio de la «Trinidad Santa y santificante» (I’C 21a). Caracterizada por la profesion de los consejos
evangélicos, ella es «antes que nada wn don de la Santisima Trinidady (17C 20a), una realidad a cultivar en
actitud de «oracion a la Trinidad» (17C 111t) y a testimoniar «para alabanza de la Trinidady (17C 17t).

U Angel Pardilla, 7a consacrata per il nuovo millenio. Concordange, fonti e linee maestre dell’esortazione apostolica 1 ita Consecrata,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano, 2003, p. 1354.



«La referencia de los consejos evangélicos a la Trinidad Santa y santificante revela su sentido
mas profundo» (I°C 21a).

El misterio de la vida consagrada tiene su origen mas concretamente en el misterio del Verbo
encarnado. La profunda verdad y la riqueza de los valores de la vida consagrada resplandecen en la
revelacion del misterio de Cristo, «que es a un tiempo mediador y plenitud de toda la revelacion» (D17
2). La persona consagrada sabe que debe buscar el sentido mas determinante del propio modo de
existir y de obrar en el Verbo encarnado, que «con su presencia y la manifestaciéon completa de si
mismo, con sus palabras y obras (...) leva a perfecto cumplimiento la revelacion» (D1 4; D17 17).

El dinamismo mas fuerte de su eleccion de amor, la persona consagrada lo obtiene de la
«contemplacion del amor trinitario, gue nos ha sido revelado en Cristor (17C 88b). En el lavatorio de los pies
y en toda su vida de servicio, Jesas «revela (...) el sentido (...) de la vida consagrada, que es vida de amor oblativo,
de concreto y generoso servicio» (I°C 75b). «Desde los primeros siglos de la Iglesia ha habido hombres
y mujeres que se han sentido llamados a imitar la condicién de siervo del Verbo encarnado» (I7C 6b).
«lLas personas que siguen a Cristo en la via de los consejos evangélicos desean, también hoy, ir alld a
donde Cristo fue y hacer lo que El hizo» (I°C 75b).

La vida consagrada esta «enraizada profundamente en los ejemplos y ensenianzas de Cristo el Seior» (17°C
1a). Ellos son los que «iluminan el sentido de esta especial vocacion» (1°C 14c). La Transfiguracion «es
un acontecimiento de revelacién» (IC 15b), y toda la forma de vida de Jesus, en sus elementos
determinantes, tiene la fuerza de la divina revelacion. Cristo «asume la forma de vida virginal y revela asi el
valor sublime y la misteriosa fecundidad espiritual de la virginidady (17C 22b). Es necesario colocarse en la misma
perspectiva de la revelacion para descubrir el valor sublime del «misterio de la obediencia filialy (I'C
16¢; cf. 91b) y de su pobreza (cf. 'C 22b; 90c). La vida consagrada es un misterio porque es
«dentificacion “conformadora” con el misterio de Cristo» (I”C 16d): «la profesion de los consejos
evangélicos esta intimamente relacionada con el misterio de Cristo, teniendo el cometido de hacer de
algin modo presente la forma de vida que El eligié, sefialandola como valor absoluto y escatolégico»
(I7C 29¢).

La Iglesia es «misterio» (I'C 29t; 29b; 33b; 48a; 53b; 57a), por su intima comunioén con el
misterio de la Trinidad. La Iglesia es pueblo santificado por la Trinidad, el «pueblo reunido por la
unidad del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo» (I”C 41b). La Iglesia es también misterio por su
profunda conexioén con el misterio del Verbo encarnado. El misterio de la vida consagrada encuentra
su lugar especial y su rol especifico al interno de la riqueza del misterio de la Iglesia.

La verdadera identidad de la vida consagrada puede ser establecida solo a la luz de la divina
revelacion. Solo la divina revelaciéon permite tener una vision completa de la dignidad de la persona
consagrada.

Vivir como personas consagradas en la Iglesia y en el mundo es cultivar al maximo el sentido
de la dignidad de la persona humana. Para convencerse de la solidez de tales afirmaciones, conviene
hacer, tres pasos desde el punto de vista metodologico. En primer lugar, es necesario admitir, que la
persona humana es una persona creada por Dios, y que solo en la apertura al mismo Dios puede
alcanzar el debido respeto y realizar el desarrollo deseado de su propia dignidad: «LLa razén mas alta de
la dignidad humana consiste en la vocacién del hombre a la unién con Diosy (G5 19). Utilizando todos
los elementos de reflexion a disposicion, es necesario reconocer, en segundo lugar, que el Dios que
llama a la persona humana a la comunién con El, es el mismo Dios que se revela a si mismo y que



revela la grandeza de la dignidad del ser humano, en el misterio del Verbo encarnado: «En realidad, el
misterio del hombre solo se esclarece en el misterio del Verbo encarnado» (GS 22). En el Verbo
encarnado Dios se revela como Santisima Trinidad, es decir como Padre, Hijo y Espiritu Santo, y el
hombre se descubre como llamado a la comunién con la misma Trinidad. Solo en la comunién con la
Trinidad la dignidad de la persona humana encuentra su auténtico y sobrenatural desarrollo. En tercer
lugar, algunas personas, contemplando el misterio del Verbo encarnado, se sienten llamadas a vivir en
su misma forma de vida, es decir, a reproducir en la propia humanidad -como encarnandolos en la
propia carne- los rasgos determinantes del Verbo encarnado. Quieren desarrollar su dignidad
asumiendo por gracia de la Trinidad, los valores revelados en la forma de vida de Cristo. El misterio
de la vida consagrada encuentra verdadera luz solamente en la forma de vida del Verbo encarnado: «el
estado religioso (...) representa perennemente en la Iglesia el género de vida que el Hijo de Dios tomd cuando vino
a este mundo para cumplir la voluntad del Padre» (LG 44; cf. LG 46; 1'C 1a; 14a; 22a). Ser «memoria
viviente del modo de existir y de actuar de Jessis como Verbo encarnado ante el Padre y ante los hermanos»
(I7C 22¢) es objetivamente el mejor modo de cultivar la dignidad de la persona humana, el modo mas
evangélico de vivir sobre esta tierra: «su forma de vida casta, pobre y obediente, aparece como el modo
mas radical de vivir el Evangelio en esta tierra» (I7C 18c).

DE LA CARTA APOSTOLICA MANE NOBISCUM DOMINE DEL SUMO PONTIFICE
JUAN PABLOII
AL EPISCOPADO, AL CLERO Y A LOS FIELES
PARA EL ANO DE LA EUCARISTIA
Octubre 2004 - Octubre 2005

1
EN LA LINEA DEL CONCILIO Y DEL ] UBILEO

Con Ia mirada puesta en Cristo

6. Hace diez anos, con la Tertio millennio adveniente (10 de noviembre de 1994), tuve el gozo de
indicar a la Iglesia el camino de preparacion para el Gran Jubileo del Ao 2000. Consideré que esta ocasion
histérica se perfilaba en el horizonte como una gracia singular. Ciertamente no me hacia ilusiones de
que un simple dato cronolégico, aunque fuera sugestivo, comportara de por si grandes cambios.
Desafortunadamente, después del principio del Milenio los hechos se han encargado de poner de
relieve una especie de cruda continuidad respecto a los acontecimientos anteriores y, a menudo, los
peores. Se ha ido perfilando asi un panorama que, junto con perspectivas alentadoras, deja entrever
oscuras sombras de violencia y sangre que nos siguen entristeciendo. Pero, invitando a la Iglesia a
celebrar el Jubileo de los dos mil afios de la Encarnacién, estaba muy convencido -y lo estoy todavia,
imas que nuncal- de trabajar «a largo plazo» para la humanidad.



En efecto, Cristo no solo es el centro de la historia de la Iglesia, sino también de la historia de
la humanidad. Todo se recapitula en El (cf. Ef1,10; Co/1,15-20). Hemos de recordar el vigor con el
cual el Concilio Ecuménico Vaticano II, citando al Papa Pablo VI, afirmé que Cristo «es el fin de la
historia humana, el punto en el que convergen los deseos de la historia y de la civilizacion, centro del
género humano, gozo de todos los corazones y plenitud de sus aspiraciones»?. La ensefianza del
Concilio profundizé en el conocimiento de la naturaleza de la Iglesia, abriendo el animo de los
creyentes a una mejor comprension, tanto de los misterios de la fe como de las realidades terrenas a la
luz de Cristo. En El, Verbo hecho carne, se revela no sélo el mistetio de Dios, sino también el mistetio
del hombre mismo3. En El, el hombre encuentra redencién y plenitud.

7. Al inicio de mi Pontificado, en la Enciclica Redemptor hominis, expuse ampliamente esta
tematica que he retomado en otras ocasiones. El Jubileo fue el momento propicio para llamar la
atencion de los creyentes sobre esta verdad fundamental. Ia preparacion de aquel gran acontecimiento
fue totalmente trinitaria y cristocéntrica. En dicho planteamiento no se podia olvidar la Eucaristia. Al
disponernos hoy a celebrar un Afo de la Eucaristia, me es grato recordar que ya en la Tertio millennio
adyeniente escribi: «El Dos mil sera un afio intensamente eucaristico: en el sacramento de la Euncaristia el
Salvador, encarnado en el seno de Marfa hace veinte siglos, continia ofreciéndose a la humanidad
como fuente de vida divina»*. El Congreso Eucaristico Internacional celebrado en Roma concreté este
aspecto del Gran Jubileo. Vale la pena recordar también que, en plena preparacion del Jubileo, en la
Carta apostolica Dies Domini propuse a la consideracion de los creyentes el tema del «Domingo» como
dia del Sefior resucitado y dia especial de la Iglesia. Invité entonces a todos a redescubrir el corazon del
domingo en la Celebracion eucaristica®.

Contemplar con Maria el rostro de Cristo

8. La herencia del Gran Jubileo se recogio en cierto modo en la Carta apostolica Novo wrillennio
inennte. En este documento de caracter programatico sugeri una perspectiva de compromiso pastoral
basado en la contemplacién del rostro de Cristo, en el marco de una pedagogia eclesial capaz de aspirar
a un «alto grado» de santidad, al que se llega especialmente mediante el arte de la oracién®. Tampoco
podia faltar en esta perspectiva el compromiso litdrgico y, de modo particular, /a atencion a la vida
eucaristica. Escribi entonces: «En el siglo XX, especialmente a partir del Concilio, la comunidad cristiana
ha ganado mucho en el modo de celebrar los Sacramentos y sobre todo la Eucaristia. Es preciso insistir
en este sentido, dando un realce particular a la Ewucaristia dominical y al domingo mismo, sentido como dia
especial de la fe, dia del Sefior resucitado y del don del Espiritu, verdadera Pascua de la semana»’. En
el contexto de la educacién a la oracion, invité también a cultivar la Liturgia de las Horas, con la que la
Iglesia santifica el curso del dia y la sucesion del tiempo en la articulaciéon propia del afio liturgico.

9. Posteriormente, con la convocatoria del Afo del Rosario y la publicaciéon de la Carta
apostolica Rosarium 1 irginis Mariae, mediante la reiterada propuesta del Rosario, volvi a proponer la
contemplacion del rostro de Cristo desde la perspectiva mariana. Efectivamente, esta oracion tradicional,

2 Constitucion pastoral Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, n. 45.
3 Cf. Constitucion pastoral Gaudium et spes, n. 22.

4 CL. Terio Millennio Adpeniente, n. 55: AAS 87 (1995), n. 38.

5 Cf. Dies Domini n. 32-34: AAS 90 (1998), 732-734.

6 Cf. Novo millennio ineunte, n. 30-32: AAS 93 (2001), 287-289.

7 Novo miillennio ineunte, n. 35: /c., 290-291.



tan recomendada por el Magisterio y tan arraigada en el Pueblo de Dios, tiene un caracter
marcadamente biblico y evangélico, centrado sobre todo en el nombre y el rostro de Jesus,
contemplando sus misterios y repitiendo las avemarias. Su ritmo repetitivo es #na especie de pedagogia del
amor, orientada a promover el mismo amor que Marfa tiene por su Hijo. Por eso, madurando
ulteriormente un itinerario multisecular, he querido que esta forma privilegiada de contemplacion
completara su estructura de verdadero «compendio del Evangelio, integrando en ella los misterios de
la luz8. Y, ¢no corresponde a la Santisima Eucaristia estar en el vértice de los misterios de luz?

Del Afio del Rosario al Afio de Ia Eucatistia

10. Justo en el corazon del Az del Rosario promulgué la Enciclica Ecclesia de Eucharistia, en la
cual ilustré el misterio de la Eucaristia en su relacion inseparable y vital con la Iglesia. Exhorté a todos
a celebrar el Sacrificio eucaristico con el esmero que se merece, dando a Jesus presente en la Eucaristia,
incluso fuera de la Misa, un culto de adoracién digno de un Misterio tan grande. Recordé sobre todo
la exigencia de una espiritualidad eucaristica, presentando el modelo de Maria como «mujer
eucaristica»’.

El Ao de la Euncaristia tiene, pues, un trasfondo que se ha ido enrigueciendo de ario en ao, si bien
permaneciendo firmemente centrado en el tema de Cristo y la contemplacién de su rostro. En cierto
sentido, se propone como un ano de sintesis, una especie de culminacion de todo el camino recorride. Podrian
decirse muchas cosas para vivir bien este Afio. Me limitaré a indicar algunas perspectivas que pueden

ayudar a que todos adopten actitudes claras y fecundas.
/—;——Au M ”’ A

8 Cf. Carta apostolica Rosarium Virginis Mariae (16 octubre 2002), n. 19.21: A4S 95 (2003), 18-20.
? Enciclica Ecclesia de Encharistia (17 abril 2003), n. 53: AAS 95 (2003), 469.

5


http://www.vatican.va/edocs/ESL0327/_INDEX.HTM

